# 再論〈清辨與月稱對於 「人法二無我」之見解〉

## 釋會晟 撰

法光佛學研究所畢業生

# 目次

# 【壹】論題的形成 【貳】「諦實、非實」等問題之連結 【參】結論

# 【壹】論題的形成

# 一、「人法二無我」之諍

本文討論的主題是源自中觀學派內部的爭執——清辨 (Bhāvaviveka) 在 注 釋 《 中 論 》 (《 般 若 燈 論 》 (*Prajñāpradīpamūla-madhyamaka-vṛtti*)的第十八章第五偈裡提出「法無我是不共聲聞之解脫」,而月稱(Candrakīrti)在其《中論》注釋書《淨明句論》(*Prasannapadā*)的同一章、偈)中,則給予批判。」

### 光川豐藝的研究

針對這個問題日本學者光川豐藝提出了〈清辨與月稱對於「人法二無我」之見解——以《中論》第十八章為中心〉的報告,精闢地討論清辨與月稱對「阿羅漢是先證得法無我,或者先證得人無我,以及法無我是否二乘所證」的各種論點。2 光川氏文中歸納清辨、月稱的相同看法為:「所知障」

<sup>1</sup> 而且清辨在《根本中論注般若燈論》在第二偈中提出如下的一段:

<sup>「</sup>雖諸行聚等剎那、剎那壞相續法起,得見無我、無我所,而無實我,二乘之人得無我故,唯見有此法生、此法滅,起如是見。然我境界無故,緣我之心亦不起,我無體故,無有我所內、外等法。以緣我之心不復起故,乃至得無我之念亦不起,唯除世俗名字,菩薩摩訶薩住無分別智,能見諸行本來無生。」(《般若燈論》北京版 Tsha 帙 228b.7—229a.3;漢譯(大正 30.p.106a);這段話在《淨明句論》第五頌中也有提出。)

這段判斷聲聞乘不證法無我的論說,藏傳承襲月稱思想的宗喀巴在《菩提道 次第廣論》中也有提到,《廣論》za 帙 85a-b。

(jñeyāvaraṇa)是「煩惱習氣」,戲論(prapañca;虛構的語言)滅的時候,成就大乘法身;而二人不同的地方是:清辨把「法執」當作「所知障」,而歸於「不染污性質的無明」(akliṣṭa-avidyā,並不是證得阿羅漢者所能夠斷,所以「法無我」也不是二乘所有;相對地,宗喀巴傳月稱之見,把「法執」判為屬於「有染污性質的無明」(kliṣṭa-avidyā,並不是「所知障」。3「所知障」雖然是二乘不斷,但是二乘聖人卻必然已斷了「染污無明」才能解脫。這也是與佛護的主張相同:「法執」是十二支緣起的初支——(染污)無明。

換言之,清辨以有否斷「法無我」來區別菩薩乘與聲聞乘的不同,稱為不共二乘,其立足是以空性為基礎;而月稱對於大乘與二乘的區別,則是以空性為基礎而發展出的菩薩因——大悲心、無二慧、菩提心。4文末光川氏歸納二人所以不同的原因是:清辨「著重於畢竟我見之執,或重視空見

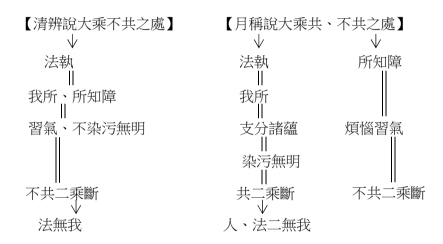
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 〈清辨與月稱對於「人法二無我」之見解——以《中論》第十八章為中心〉(龍谷大學《佛教文化研究所紀要》No.1.,1962 年昭和 37 年 6 月印刷發行)。 中譯本請參閱光川豐藝著 惠敏法師譯 許明銀校閱〈清辨與月稱對於「人法二無我」之見解——以《中論》第十八章為中心〉,收於《諦觀》第 24 期,p.90~96。

<sup>3</sup> 宗喀巴著 法尊譯《菩提道次第廣論》p.460,(台北 圓明出版社,民國 82 年第一版)。

<sup>4</sup> 參《入中論善顯密意疏》p.41。

又参頁 81:月稱在提出二乘必斷法執的同時,為了顯示大乘的殊勝,提出阿羅漢與菩薩的差別在於菩薩歷劫修習使得法無我圓滿。因此大乘不只是說法無我,還說菩薩諸地、波羅蜜多行、大願、迴向、大慈悲等等。(宗喀巴著法尊法師譯《入中論善顯密意疏》,法爾出版社 中華民國 84 年 4 月初版)

之障而分」,而月稱之所以重視法無我,是為了預防「陷於空見之不治」的弊病產生。以下就學者光川豐藝的文義,筆者以圖呈現清辨與月稱的看法:



# 二、以「諦實、非實」再探「人法二無我」

光川氏文中引述月稱對「法無我是不共聲聞之解脫」的反 省,是源自宗喀巴的《菩提道次第廣論》。基於光川氏的研 究,筆者查對宗喀巴《菩提道次第廣論》中的相關敘述,發 現另有兩段月稱對於「二乘證法無我」的主張,未被光川氏 引為論證,其一是:

阿羅漢亦證一切諸法無(自)性,因為解脫生死要由無性空見 才能成就,但是二乘不斷所知障,是因為煩惱盡便不再繼續修 無性空見,…。然由長時修不修故,有唯能斷煩惱障而不能斷 所知障,譬如唯一通達無我俱是見惑、修惑對治,…。斷修 惑者須長時修,如是斷除所知障者,僅長時修猶未能斷,亦 必觀待學餘眾多廣大妙行,…。故說聲聞獨覺證法無我…… 餘中觀師許為法我執者,在此論師許為無明。5

#### 這段文義提出了幾個重點:

- 一、阿羅漢也是證得諸法無自性(法無我)——諸法空性 一 一才能解脫,但是沒有斷所知障,因為阿羅漢煩惱盡之 後,就不繼續修空性見,所以不能斷所知障;
- 二、凡是要證得無我,都是修「見惑、修惑」的對治,但 是要斷「修惑」者,必須長時間的修;
- 三、長時間的修空性見,也不見得就會斷所知障,必要有 學很多廣大妙行;

四、餘中觀師認為二乘有「法我執」,月稱則認為是「無明」。

這四個重點和上述光川豐藝的研究報告說法大致相同(第四點所說的「餘中觀師」指的就是清辨)。不過光川氏沒有交代第二點的內容:要證得「無我」都是因為修行「見惑、修惑」的對治,要斷「修惑」則必須長時間的修空性見。以及與第三點有關的疑問:阿羅漢沒有斷「所知障」的一個理由之一,是因為沒有斷「修惑」。

根據光川氏的報告,清辨說「所知障」是「法執」,是「習

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 參宗喀巴著 法尊法師譯《菩提道次第廣論》p.529~530。

氣」、「不染污無明」;月稱則辯稱說「所知障」是「習氣」, 不是「法執」,是斷「修惑」以及修眾多菩薩行才能斷除。 依光川前後文義的敘述,筆者不禁懷疑「不染污無明」的名 相是清辨新創的?

上沭提到的這些問題,在中觀宗的內部已造成諍論,但被 諍論的主角——聲聞乘——本身的主張,光川氏卻沒有提 及。由於思想有其延續性,大乘學說的主流課題,是因佛教 發展到部派時,對佛說有不同的詮釋,而產生甚多的歧見, 這些歧見困惑了後來的學佛者,使得人們重新反省:要如何 理解佛說才合理?。因此要了解不滿部派而起的中觀學派所 議論的某些問題,則勢必要先知道部派的看法,因為中觀宗 討論的很多問題,都是部派之間已存在的爭議,甚至是從部 派延伸出來的。因此筆者認為有必要再從聲聞乘的立場來探 計。

綜合以上的檢討,並基於光川氏的研究基礎,下文將以對 治「見惑、修惑」以及聲聞乘的角度切入,進一步解析清辨 與月稱對「法無我是不共聲聞之解脫」的相關問題。

# 三、文獻說明

光川氏討論清辨的觀點時,資料取自《般若燈論》第十八章

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 在《思擇炎·入聲聞之真實》Ⅳ中也提出同樣的看法,參閱筆者的畢業論文 《〈思擇炎IV·入聲聞之真實〉之基礎研究》「b)發菩提心為因」一節, p.112-114。(法光佛教文化研究所畢業論文,民國86年6月)

第五偈,然而當筆者以對治「見惑、修惑」的角度來看「法 無我是不共聲聞之解脫」時,在藏經中不到兩欄篇幅的第十 八章第五偈的釋論裡,找不到相關的資料可研探,,再查閱 《燈論》其他的章品,也無相關的訊息。

所以筆者轉為查閱清辨通論中觀的《中觀心論》(MHK), 論中清辨專為駁斥唯識、聲聞、吠檀多等教內、外不同的學 說,皆各立一章——評破,其中第四章〈入聲聞之直實〉是 批判部派,計有74偈。此論存有清辨的自注,名《中觀心 論注思擇炎》(Madhyamaka-hrdaya-vrtti-tarkajyālā,略稱 TJ), 所以在 TJ·第四章的論釋中,可以較完整地呈現清辨對聲 聞乘的認識。因此筆者以 TJ·Ⅳ〈入聲聞之真實〉(略稱 〈入聲聞〉)為主,探討清辨對於二乘不斷法執的主張,以 及所產洗的相關問題。

清辨的《中觀心論》(MHK)、《中觀心論注思擇炎》(TJ) 對國內學界來說,是比較陌生的,尤其是《思擇炎》。《思擇 炎》僅有藏譯,沒有漢譯本,也不像 MHK 還有梵本,更沒有 完整的現代語譯本。為避免有遺珠之憾,筆者在佛研所的畢 業論文,將〈入聲聞〉的全文予以翻譯,不過卻面臨了沒有 梦本可以對照藏譯解讀的困難,雖然偈頌部份(即 MHK)有

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 大正 30.106.b4~c14;參奧住毅《中論注釋書の研究》p.543~549(東京 大藏 出版株式會社 1988 年 9 月初版); 參北畠利親《月稱釋〈中論·觀法品、 觀四諦品〉譯注》p.48~50。(京都 永田文昌堂 1991 年 7 月第一刷)

**校**本存在,卻緣客一面,只能由藏文譯本去翻譯、理解此意 的大意。。

學界對於〈入聲聞〉的研究,到目前為止,大約以日人野 澤靜證所作的三篇翻譯以及研究報告,。及江島惠教的 「Bhāvaviveka の小乘聖典批判」」10、「Bhāvaviveka の聖典 觀」11等為一時之選。野澤氏的研究重點,是在比較安慧著 《大乘莊器經論・大乘品》以及清辨〈入聲聞〉對「大乘非 佛說」這個議題的看法,並以這兩大論書為討論「大乘非佛說」 的經典之作。可惜的是野澤氏沒有完整地譯出全文,但是根 據野澤氏這三篇的研究報告,筆者還是修正了一些自己的翻 譯。另外江島氏的報告都是截取某一論點來作研究,對於筆 者想要理解清辨不共二乘觀念的相關譯文,少有著墨。因此 本文〈入聲聞〉的資料是取自筆者的論文譯注。12

月稱方面,光川氏所引用的宗喀巴《菩提道次第廣論》, 對於月稱的思想有較為詳細的詮釋,所以筆者同樣地也取用

 $<sup>^{8}</sup>$  參筆者畢業論文《〈思擇炎 $\mathbf{N}\cdot$ 入聲聞之真實〉之基礎研究》 $\mathbf{p}.59-142$ 。

野澤靜證〈印度における大乘佛說非佛說論〉, 收於《大谷學報》第22卷 第 3號,p.45~71;〈清弁の聲聞批判(上)——續印度における大乘佛說非佛說 論〉, 收於《密教研究》第88號, p.66~79; 〈清弁の聲聞批判——インドに おける大乘佛說論〉,收於《佐藤博士古稀記念佛教思想論集》。(東京山喜房佛 書林 昭和 47.1972)。

參《印佛研》18-2.p.960~965。

參《印佛研》19.-2.p.71~75。

<sup>12</sup> 以下筆者凡引用畢業論文的翻譯,都簡稱「譯文」。

《廣論》。至於聲聞乘的文獻方面,清辨《般若燈論》、月稱 《淨明句論》第十八章第五偈的釋論中所謂的「聲聞」13、並 沒有明指是那一個部派,不過依文義應是泛指相對大乘的二 乘。由於在清辨 TJ·IV 〈入聲聞〉中,完全是以說一切有部 為論敵,所以筆者以說一切有部的《大毘婆沙論》為代表。

# 【貳】「諦實、非實」等問題之連結

## 一、諦實——部派

見惑、修惑的對治

「見惑」、「修惑」的對治指的正是斷煩惱、趨向涅槃的 方法,所謂的「見惑」是指見所斷的煩惱(隨眠);「修惑」 則是修所斷的煩惱。以下依說一切有部所說,圖示見、修所 斷諸隨眠的內容如下:

(圖中「✓」符號表示「是」;「×」表示「否」)<sub>14</sub>

|     | 愛        | 恚        | 慢        | 無明       | 疑        | 身見  | 戒禁取      | 邊執見 | 見取       | 邪見       |
|-----|----------|----------|----------|----------|----------|-----|----------|-----|----------|----------|
| 見苦斷 | <b>~</b> | <b>✓</b> | <b>~</b> | 部份*      | ✓        | ✓   | ✓        | ✓   | ✓        | ✓        |
| 見集斷 | <b>✓</b> | ✓        | <b>✓</b> | ✓        | ✓        | ×   | ×        | ×   | ✓        | ✓        |
| 見滅斷 | ✓        | ✓        | ✓        | ✓        | ✓        | ×   | ×        | ×   | ✓        | ✓        |
| 見道斷 | <b>✓</b> | ✓        | <b>✓</b> | <b>✓</b> | <b>✓</b> | ×   | <b>✓</b> | ×   | <b>~</b> | <b>✓</b> |
| 修所斷 | ✓        | ✓        | ✓        | ✓        | ×        | ×   | ×        | ×   | ×        | ×        |
| 五部斷 | 五部斷      | 五部斷      | 五部斷      | 五部斷      | 四部斷      | 一部斷 | 二部斷      | 一部斷 | 四部斷      | 四部斷      |

<sup>,</sup>分別見苦諦所斷內涵:五見、貪、瞋、慢、疑(以上五者是相應無明),以及不共無 明。参28-186c(27-241b.c)

<sup>14</sup> 象大正 27 · 286b,444a 皆有記載。

圖示的見所斷、修所斷都是以四聖諦為依據,15也因此「諦實」是說一切有部所推崇的思想。諦實的「諦」指的是四聖諦法,「實」意謂「實有」法。在《大毗婆沙論》中可以看到主張四聖諦實有的觀念。16

《大毗婆沙論》修道次第的立場,對諦實的不可懷疑是非常地重視,從《大毗婆沙論》的首篇〈雜蘊〉一開始,提到從緩到世第一法都不離四諦十六行相,甚至諸佛都是依苦、無常等十六行相修聖道。17現觀四聖諦法是阿毘達磨的中心。18相對的「諦非實」則受到說一切有部的批判。

「諦不是實有」不光是說一切有部的論書批判而已,在某些經典中也是把這種思想歸為「魔說」,不是佛說,例如《出曜經》和說一切有部的立場就很一致。19因為苦、集、滅、道等四個真理在佛教中是作為修道的依據,一切解脫都是由這四種真理而達成,這是佛教的通說。但是如果斷煩惱、證果

<sup>15</sup> 参《大毗婆沙論》大正 27·267a:「問:何故名見所斷?何故名修所斷耶? (答:)見不離修,修不離見。…。尊者世友作如是說:雖觀四諦斷諸煩惱,不可分別此見所斷、此修所斷,而由見力斷棄吐者,名見所斷。如已得道,若習、若修,若多所作,分齊品類,漸令微薄,乃至究竟,皆斷盡者,名修所斷」。

<sup>16</sup> 参《大毗婆沙論》〈智蘊〉第三,大正 27·558a/11~558b 說:「諸覺慧(智) 皆實有境」,更說:「問智應依四聖諦審思」。由此可見得「諦」是智的境,是 實有。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 參《大毗婆沙論》〈智蘊〉第三,大正 27·479c/-2。

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 大正 27 · 4a。

<sup>19</sup> 大正 4·675c:「偽佛告曰:『···吾向所說四諦者,實非真諦,斯是顛倒外道所習』·····」。

的依據——四聖諦,被中觀家認為是非實有,那麼中觀思想 就會被懷疑是否合乎佛說。

因此「諦實」、「諦非實」會成為爭端的原因、就在這裡。 在很多的大乘論書中,譬如龍樹、無著、清辨、月稱等都有 對「諦非實」這個思想皆多有發揮,20可見「諦非實」在大 乘思想中,佔有重要的地位。

宗喀巴在《菩提道次第廣論》中也說:主張一切實有的實事 師,和主張一切皆空的中觀師,雙方諍論的重點,在於性空 是否能夠建立生死、涅槃。如所以當月稱重視「見惑」、「修 惑」的對治,而提到修「空性見」時,筆者認為應該再從「諦 實」、「諦非實」的角度,重新檢討說一切有部與清辨、月 稱對於「法執共或不共二乘斷」的看法。

## 二、「諦非實」—— 中觀師

### 1.「諦非實」思想的萌芽 —— 大天五事

「諦非實」思想的產生,是和大天五事有關。如大天的弟子 問大天說:「如果自己已經證了阿羅漢,為什麼對『諦實』還 會有疑?」大天回答說:「就算是獨覺,也還會對諦是否實

 $<sup>^{20}</sup>$  譬如龍樹造《十二門論》(大  $30\cdot 165a$ )、無著釋的《順中論》(大  $30\cdot 43a$ )、 清辨著的《掌珍論》(大30·274a)以及《般若燈論》(大30·126b~c)等。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 象《大毗婆沙論》〈智蘊〉第三,大正 27·511b/8:「獨覺於此而猶成就,況汝 聲聞於諸諦實能無疑惑而自輕耶? \_

有懷疑,何況你們只是聲聞而已! 122雖然這個問題主要是 說阿羅漢尚有疑的習氣未斷,所以會懷疑自己是否已經證得 解脫(第三惡見),但另一方面,卻顯現出「諦非實」的思 想萌芽。這在說一切有部是深被批判的。

從歷史背景來檢視,可發現清辨與月稱對於「二乘是否斷 法執」之諍的相關問題,是和大天五事有些淵源。例如在清 辨的《思擇炎・入聲聞》中、雖然是以「大乘非佛說」作為 貫穿全文的討論主題,但是從立論者清辨所提出的論述當中, 有幾個重要的議題,已在大天五事中出現過,譬如問難者 說:

如果是不共聲聞的道,相對於諸聲聞的一方以及依他緣知(= 緣覺),怎麼會有諸佛所(証)的不觀待他者,而且了知一 切行相?3

這是大天万事中的第四惡見:阿羅漢但由他人,不能自知 24;又〈入聲聞〉的答辯長行裡:

親自體證枯木就是人,所以不是沒有疑25

則是第三惡見:諸阿羅漢對於自身是否解脫也有疑惑;又說:

 $<sup>^{23}</sup>$  象譯文「A. 前分所問·I. 對佛無分別心的問難·ii. 根器的差別」節, $^{p.60}$ 。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 参《大毗婆沙論》大正 27·511b。

 $<sup>^{25}</sup>$  象譯文「Ⅲ. 與比量相違,如斷見問難之答辯·i. 佛所證·f)二諦說對治品之 智」節,p.90。

#### 一切聲聞、獨學具有不染污的無知26

則是第二惡見:阿羅漢對於自身是否解脫仍有無知。

乍看之下, 這五事之間彼此好像沒有多大的關係, 但實際 上可歸納為關於阿羅漢所證的問題。這五事與部派的分裂有 很大的關係,依〈入聲聞〉所記,第三次分裂就是因為五事 而起。27部派時期這些論題還是繼續地爭議著,不過大乘佛 教的興起把大天五事——作了連結,只是這個問題的軸心方 向,轉為探討菩薩與阿羅漢的差異,而成為大乘和聲聞乘, 或是大乘內部各宗的諍論。

#### 2.清辨連貫「諦非實」諸說

在〈入聲聞〉文中,「諦非實」是出現在論敵後分的問難: 「見諦非直實 非直實成過失」(第12偈),這是聲聞對大 乘修道論的責難。不過,「諦」的內涵不僅是指四聖諦而已, 還包括了色、聲等五蘊等法,%因此其內涵所含攝的範圍非 當地廣泛,所指洗的是對境的一切法。由於清辨在(入聲聞) 中,以解說四聖諦非實作為要點,所以下面也以此為重點來

 $<sup>^{26}</sup>$  參譯文「IV. 三藏不攝,如吠檀多學派問難之答辯  $\cdot$  V.三乘說(破第五因)  $\cdot$ d)破第 2,3,4,5,因的結論」節,p.105~106;再參譯文「Ⅲ.與比量相違,如斷見 問難之答辯·i.佛所證·d)二乘有非染污無知」節,p.89。

參譯文 iii.三藏不攝——依清辨《異部宗精釋》所說——·c)分裂的不同說法之 三:「如是住時(當時),惡魔跋陀羅持不同的見解、…,因為五事而在僧伽之 間形成很大的爭論。 p.67。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 參譯文,p.134。

討論。

(1)「諦非實」是依「勝義諦」而說

在〈入聲聞〉中,清辨是以勝義諦的立場來作答說一切有 部的問難,譬如在第28偈的注釋長行末尾說:

世俗中,佛雖然有教誡道的修習與現觀,但是在勝義中不說。20

這表示「諦非實」是依「勝義諦」而說,30「世俗諦」還 是認同有長時間依四聖諦修空性見的道。 31

在〈入聲聞〉第29偈還以三段論式來說明在勝義諦中「諦 非實」的原因,如下:

真實中,依大乘道不證成佛菩提,非具分別、非具有相故, 如世間道。32

因為「勝義諦」中沒有所緣相,所以沒有分別的作用,因 此四聖諦(所用法)、煩惱(所斷法)都不是實有。

 $<sup>^{29}</sup>$  參譯文「Ⅲ. 與比量相違,如斷見問難之答辯·i. 佛所證·f)二諦說對治品之 智」節,p.90。

<sup>30</sup> 清辨在〈入聲聞〉第72 偈中主張有兩類勝義,一是無功用行、超越世間的無 漏、遠離戲論;二是有功用行,謂「世間智」是具有漏,以及有戲論。有功用 行、有戲論的勝義是因為有以文字立量來表達勝義之故。參譯文,p.141。

 $<sup>^{31}</sup>$  參譯文,p.61-62:無始以來,慣於薰習煩惱障的煩惱習氣,雖入於聲聞等(聖 者流)卻還是有。但是,因為在長久的時間裡薰習空性見,而斷除一切煩惱垢 的習氣根本者,就是佛。所以宣說「這是斷所知障方便的殊勝」。

<sup>32</sup> 參譯文,p.90。

### (2)「諦非實」與習氣的關係

另外還有一個應該注意的重點,是連結論非實和二乘還有 習氣的關係。從〈入聲聞〉第29偈的注釋長行開始, 浩論者 清辨自述本身的看法:

我自己的意樂是說:依據不是如實的道,不能斷盡煩惱,因 為不是真實的原故,所以了知枯木就是人,而不遠離。33

這裡需要釐清的是後半句「知道枯木就是人,而不遠離」, 這句話的解釋就在第30偈中:

乃至有些人的畏懼,是「誤以蛇為繩索」的錯亂,了知藤的 收攝,即是生起對治品的智慧。

(長行注釋:)在形成錯亂的最初,因為知道收攬起所謂「…」 非真實的藤,這對於蛇而言,是虚妄的對治。如是,最初是因 為迷妄,所以依據低劣的見解以及低劣的證悟,而對於色等 生起執著。若是知道這些是錯亂性,因而生起正見等等的對 治見解,…34

以上這句話是從問難者(部派)的主張——阿羅漢還有疑 机為人的習氣,來比較出大乘的優越之處。二乘對所緣境的 執著實有,是因為錯亂的認識,錯把纏在一起的蛇當作是繩 子,(就像疑杌為人一樣),卻依然會使用捲繩子的方法把

<sup>33</sup> P177a 5·D 163b 1,參譯文 n 90。

<sup>34</sup> P.177b.1:D.163b.4,參譯文 p.90。

蛇捲起來,以為是捲繩子,事實上卻是捲蛇。方法雖然有效, 認識卻是錯誤,所以清辨說這是「對於蛇形成處妄的對治」, 如同藤、蛇、繩的譬喻;聲聞乘的情形也是一樣,因為執著 於所見(色等),所以不能直正了解事物的直相(直理)。 因此只要正確地認識到所要對治的目的和所使用的方法(所 執實事),都是虚妄不真實,就是正見。

### 習氣的內涵 —— 不染污無明

#### 部派

「諦非實」的觀念是由大天五事所說:阿羅漢還存有疑的 煩惱習氣而發展來的。煩惱是上述見惑、修惑的內容,那麼 習氣的內涵是什麼?根據說一切有部的講法,習氣是有染污 性質的煩惱所殘留的味道,如同「暫執持極香花物,雖加洗 拭,習氣猶隨 135。所以說一切有部主張:阿羅漢的三結(有 身見、戒禁取、疑)雖然已經斷除,卻還留有習氣,但只是 有習氣,而沒有煩惱的現行,如此還算有煩惱嗎?不算!因 為如同木已燒成灰,就已經沒有木材的作用了。不過也不能 說已經完全沒有了,原因在於煩惱三結各有其自性,是實有, 所以說煩惱是斷,不是無:

又阿羅漢斷諸煩惱非今全無,過去、未來煩惱性相猶實有 故。…今阿羅漢雖斷煩惱而不今無,是故尊者妙因說曰:「煩

<sup>35</sup> 大正 27 · 685a。

惱不在自身中行說名為斷,非令全無」。36

說一切有部承認阿羅漌還有不如佛陀的地方,就是還有煩 [ [ ] [ ] [ ] [ ] [ ]

依《大毘婆沙論》所說,另一種區分染污與不染污的差別 是:染污是因為煩惱與境界,不染污法只是迷於所對境。37 只有佛斷除染污、不染污二種無知;聲聞、獨覺唯有能斷 染污,不斷不染污,所以不稱為佛,36而目不染污是屬於修 所斷的節疇。30基於阿羅漢有不染污無知,而延伸出阿羅漢 對於自身是否解脫猶有無知,是大天五事的第二惡見。

在有部的《大毘婆沙論》中對於不共二乘的部分,除了上述 的煩惱習氣以及不染污無知之外,還有「不染污邪智」一事:

答:邪智有二種,一染污,二不染污。染污者無明相應;不 染污者, 無明不相應, 如於杌起人想等。染污者, 聲聞、獨 覺俱能斷盡亦不現行;不染污者,聲聞、獨覺雖能斷盡而猶 現行,唯有如來畢竟不起,煩惱、習氣俱永斷故。40

有不染污邪智者,對於机41會懷疑是人,這是阿羅漢的疑

 $<sup>^{36}</sup>$  大正  $27\cdot 312c:$ 「得阿羅漢已,有餘煩惱不?若有煩惱者應非阿羅漢,若無煩 惱者即義與喻別不應為證。如燒木已定有餘灰,…木既滅已猶有餘灰」。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 大正 27 · 040b。

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 1.大正 27·735b。

<sup>2.《</sup>雜阿毗曇心論》也說二乘未斷不染污無明是說一切有部所宗,參大正28. 931h °

大正 27 · 114b。

大正 27 · 042b。

<sup>41</sup> 木頭。

結。42〈入聲聞〉也有相同的記載:「因為親身體驗枯木就 是人,所以不是無疑。」43可見得「不染污邪智」等於是不 染污無明。

#### 清辨

〈入聲聞〉也是同樣認為阿羅漢沒有斷煩惱習氣, 只有 佛才斷煩惱習氣,44而且與說一切有部一樣,認同所謂的「煩 惱習氣 <sub>上</sub> 是曾經薰習過煩惱,而殘留的味道。除此之外,還 給煩惱習氣定義:「非染污無明是習氣的本質」。45在〈入 聲聞〉中有提到兩種無明(或稱無知)的定義:

有兩類無知:有染污的無知,和無染污的無知。其中,有染 污的無知是我慢、恆常無明、執我等等; 不是染污的無知是 習氣的本質。46

染污無明的定義,就是隨眠(或稱煩惱);不染污無明則 是煩惱習氣,並沒有造業的勢用。

### (3)執法諦實是所知障

在〈入聲聞之真實〉中,清辨對於所知障不共二乘斷的敘

參譯文「i. 佛所證·f)二諦說對治品之智」節, p.90。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 象大正 27·258c。

<sup>44</sup> 參譯文,p.61:「慣於薰習煩惱障的煩惱習氣,雖入於聲聞等(聖者流)卻還是 有。但是,因為在長久的時間裡薰習空性見,而斷除一切煩惱垢的習氣根本者, 就是佛」。

參譯文「d)二乘有非染污無知」節,p.89。

<sup>46</sup> 參譯文「d)二乘有非染污無知」節,p.89。

述,是源自於佛無分別心的立場。47所知障的定義是障所知, 是色等48,如說一切有部所說,不染污無明是迷於所對境49, 因此清辨以說一切有部「執法諦實」50,作為所知障產生的 原因,是二乘未斷51:

如是,最初是因為迷妄,所以依據低劣的見解以及低劣的證 悟,而對於色等生起執著。52

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 如清辨在〈入聲聞〉的序言就以所知障、無分別、執為實有開宗:「因為沒 有徹底了解斷所知隨的方便,所以,…,如果怖畏所謂『無所緣之見不是 應該害怕的對象,斷見才是可怕』的處空,就會對任何什麼都畏懼,而且由 於堅決執著實事之故,才造成心智錯亂者,就好像…」;接著論主立「佛無 分別心」為問難之首。(參譯文「『大乘非佛說』之諍——序言——」;「A.前分 所問·I. 對佛無分別心的問難 p.59-60。)

並可參閱 p.82,對佛無分別心的說明:「蓮伽梵遍知補特伽羅無我,而不入 補特伽羅的分別。同樣地,遍知法無我,也不入對法的分別。」佛之所以無 分別,是因為諸所知(外境)無自性(非實有),p.83:「具有蘊、界、處性 相的諸所知(外境)是無自性。…隨著任何外境而生起的心沒有分別,就是 現等覺(佛),因為不顛倒地通達自性不成立的所知(外境)之真實性的原

<sup>48</sup> 参譯文,p.61:「大乘說有二障,貪等是煩惱障,色等是所知障」;p.62:「障有 妨礙與覆蓋的定義。

參「習氣的內涵」一節。

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 大正 27·041a:「善說法者唯說實有法我,法性實有,如實見故不名 惡見」。

<sup>51</sup> 参譯文,p.61:「無始以來,薰習煩惱障的煩惱習氣,雖入於聲聞等(聖者 流)卻還是存在。但是,因為長期以來薰習空性見,而根除一切煩惱垢帶 習氣者,就是薄伽梵」; p.83:「唯有修習大乘所說之道的殊勝而斷所知障」; p.93:「以大乘無所緣的方法斷所知障,唯僅是佛而已」; p.105-106:「斷除帶 有習氣的連結而解脫者,只有如來,而不是一切聲聞、獨覺,因為他們具有不 染污的無知之故。」

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> 參譯文,p.90。

此「低劣的見解以及低劣的證悟」,指的就是「堅決執著 實事之故,而造成心智錯亂者」——「遠離信解深廣(法)」 的「諸聲聞」。53

而見實有法我——法性實有,以及補特伽羅無我——才是一切有部宗義的正見。54〈入聲聞〉中說,聲聞之所以還會執著四聖諦法為實有,是由於聲聞、獨覺的所證,只是了知苦等諦的自性,如第67偈長行所說:

對於我們而言,並沒有安立如實性相的聖諦之外的某諦。但是在一切聲聞、獨覺只是遍知苦等諦的自性中,所謂「如來證悟苦等的平等性」是差別。般若波羅蜜多中如是說:「雖不是依苦、集、滅、道而般涅槃,但是(依)四聖諦的平等性,我說般涅槃」。55

因此說一切有部和清辨對於二乘不共之主張,相同的部分 則是:二乘還有「無知」、「有障」,以及「習氣」未盡。56 至於法執的定義,說一切有部完全不同於清辨。在說一切有 部中,法執指涉的對象包括薩迦耶見以及邪見,是偏向對 「斷見、常見」的批判,其內容是:「有身見及邪見於五部57

<sup>53</sup> 參本文 p.14;「諦非實」與習氣的關係;譯文, p.59。

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> 參大正 27 · 041a。

<sup>55</sup> 參譯文,p.139。

<sup>56</sup> 大正 27·530c:「問:『何故如來身中有智立為力?…』答:『不可屈伏、無障 礙義是力義。聲聞、獨覺身中諸智猶為無知屈伏及有障礙,故不名力。』…… P:531a……答:『二乘智雖能盡漏,有餘習故不名為力』」。

<sup>57</sup> 見、修所斷合稱為「五部」。

法執我、我所及撥為無。158一切有部主張邪見是染污性質, 是繫屬在三界中。59換言之,已出離三界的阿羅漢不應該還 有邪見,所以也沒有法執。

#### 3 月稱連貫「諦非實」諸說

宗喀巴在《菩提道次第廣論》一段論述月稱對於二乘證法無 我的主張中,同〈入聲聞〉一樣地舉出繩、蛇之喻解釋世俗 與世俗諦二者的差別,文中提到了「諦非實」的主張,如下:

已斷染污無明二阿羅漢以及八地以上菩薩所見諸法只是虚 偽性,非諦實性,…,論說諸無實執者,唯現世俗,其理即 此,故色聲等雖由無明立為諦實,然非由無明立色聲等,譬 於執繩為蛇之邪識,雖誤認繩為蛇,但是繩不是由彼邪識所 安立,…。60

這段引文的意思是:阿羅漢以及菩薩都已經斷了有染污無 明,在對境的時候,見一切法只是虛幻、非諦實,因此所對 境就阿羅漢而言是「世俗」;對於還具有無明的凡夫而言, 因為執著五蘊是諦實,所以稱為世俗諦。61

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> 大正 27·226a。

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 大正 27·236a。

 $<sup>^{60}</sup>$  象宗喀巴著 法尊法師譯《菩提道次第廣論》p.445。

<sup>61</sup> 月稱區分世俗為三:正世俗、邪世俗、世俗諦: 正世俗者,是世間顯現的一切事物;邪世俗者,是根、識的虛妄分別而顯現 影像等;世俗諦者,就是由染污無明而安立色聲等,這是因為執有諦實之故。 (參宗喀巴《廣論》p.444~)

清辨則建立唯世俗,而分為實世俗諦、邪世俗諦三者:

關於月稱對於諦非實的討論是鎖定在世俗名言(非諦)的 節圍內,照上述區分世俗與世俗語的內涵,表達了阿羅漢因 為沒有無明、不辨於境、沒有執法諦實的特色。這和清辨判 定是勝義諦的境界很明顯地不一樣,月稱和清辨對於法無我 不共二乘的差異即是立足於此。以清辨的看法來說,聲聞乘 不知非見是勝義的道理,執著於所見(色等),所以不能直 正了解事物的直相(直理),把所要對治的目的和所使用的 方法都執為實有。

沒有無明,所以不迷於境,目斷諸煩惱,是月稱主張二乘 沒有法執的原因:

阿羅漢亦證一切諸法無(自)性,因為解脫生死要由無性空 見才能成就,但是二乘不斷所知障...。...不修對治所知障, 唯修能斷諸煩惱,故說聲聞獨覺證法無我……餘中觀師許為 法我執者,在此論師許為無明。60

如果迷於境,就表示還有無明。所以月稱認為清辨的講法 ——「因為有不染污無明,所以有法執」——不能成立。月 稱並對「所知障」推一步定義:

唯世俗的定義:境只是世俗(=唯世俗)。(參〈入聲聞〉第59偈注釋長行); 實世俗諦的定義:具有現實作用的能力之事物。(實世俗諦的名相在〈入聲 聞〉第58 偈注釋長行也有提到);邪世俗諦的定義:即使顯現,但是沒有現 實作用的能力,如影像等。(參江島惠教《中觀思想?展開》p.22,東京春秋 社 昭和55年2月第一刷)

參宗喀巴著 法尊法師譯《菩提道次第廣論》p.529~530。

若爾,此宗何為所知障耶?謂從無始來著有自性,由彼耽著 燻習內心,安立令成堅固習氣,由彼習氣增上力故,實無自 性,錯亂顯現名所知障。63

因此把所知障的定義和前述《廣論》一段解釋文字連結, 就可以知道月稱對所知障、法諦、習氣三者之間的分野:所 知障是指無始以來執著一切法皆有自性,這種見解在內心中 薰習而成為習氣,但是並不是真的有自性,只是錯亂顯現; 法執則是執一切法實有自性,所以所知障並不是法執,法執 是有染污的無明。

# 【參】結論

本文因光川氏一篇比較清辨、月稱對「人法二無我」與「大乘共、不共」不同看法的報告,觸及到一段沒有為光川氏所引用,但卻是月稱主張「二乘證法無我」的立論——見惑、修惑的對治,以及因思想相續關係的探討,追溯問題的起源時,瞭解到課題的基礎在於「諦實、非實」。所以筆者重新以「諦實、非實」連結其相關問題:法執、習氣、所知障、不染污無明等觀念,比對一切有部與清辨、月稱對「二乘共、不共」說法之異同,獲得的結論如下:

<sup>63</sup> 参宗喀巴著 法尊法師譯《菩提道次第廣論》p.530。

清辨在某些觀點上和說一切有部是一致的,譬如設立不染 污無明,來說明阿羅漢有習氣未斷,才會有疑太頭樁子是人 的事情。不一樣的部分是,清辨以勝義來說明諦非實,是二 乘不共;說一切有部則以諦實建立由生死輪迴到涅槃的軌 道,是一切聖者所悟的境界。

月稱和說一切有部也有異、同的部分,相同的是認為阿羅 漢沒有法執,因為法執是屬於無明,是煩惱之一,阿羅漢不 可能還有煩惱。不同之處在於月稱認為阿羅漢沒有法執,是 因為見一切法只是虚假不實;說一切有部則認為由生死到涅 磐的一切法皆因為實有自性才能成立,而目說阿羅漢有不染 污無明。

清辨與月稱在這個問題上相同的見解,是以所知隨為不共 二乘(說一切有部也是同樣的主張),不同之處是,月稱以 所知障並沒有自性,只是因為習氣的錯亂顯現才構成這樣的 障礙,所以阿羅漢見一切法是唯世俗(不是世俗語)、非語 實,沒有法執;清辨則認為二乘即使證得解脫,但是因為有 習氣、不染污無明的原故,所以對於所知境的認識還是錯誤 的, 這是因為不知勝義諦的原故, 以二乘所證的一切法是實 世俗諦,才會有法執——執法諦實,這就是二乘不如佛、菩 薩之處。

這一切的爭執可以說是對於阿羅漢的所見有不同的主張, 三方面對於「二乘所證」都各持己見:說一切有部和中觀師 ——清辨、月稱——的爭執重點,在於一切法是否有自性, 以及諦是實或非實; 月稱和清辨之爭, 則是在於阿羅漢所見 是世俗或世俗諦,二人之所以對「法無我不共二乘」有不同 的看法,即是立足於此。

(編者按:此文由果樸法師從會晟法師的畢業論文第四章與 第一 章編整而成)